La cartografía y los mapas como documento social en la Colonia Cecilia Cuesta-Vélez\* University of Massachusetts, Amherst [ceciliac@spanport.umass.edu]

#### Resumen

En el proceso de la expansión colonial europea durante el siglo XVI la práctica de la cartografía y el mapa mismo, originalmente formas de conocimiento técnico, ven alterado su carácter para convertirse en una forma de discurso codificado al servicio del poder político y religioso, susceptible de manipulación y objeto de control, censura y secreto. Harley considera el discurso geográfico y los mapas como un sistema complejo de signos al mismo tiempo icónicos, lingüísticos, numéricos y espaciales, evaluados en forma persuasiva o retórica: esto es de ser manipulados con fines políticos por los grupos de poder. En este trabajo se presentan algunos ejemplos de mapas donde aparecen, además, la presencia de elementos culturales híbridos que caracterizan el período colonial, como son el mapa de Tenochtitlán, el de Chimalhuacán, el Códice Mendoza y el Mapamundi de Guamán Poma de Ayala, documentos que representan dominios geográficos, políticos y humanos.

Categoría geográfica: México. Perú.

Palabras clave: Mapas. Códice. Cartas de Relación

#### Abstract

#### Cartography and Maps as Social Documents during the Colony

During the process of colonial expansion throughout the Sixteenth Century, the perception of cartographic practice and maps themselves was altered; until then they were regarded as technical manifestations of knowledge. At this time, both cartography and maps became a codified discourse in the hands of political and religious power groups, susceptible of manipulation and the object of control, censorship and secrecy. In the study of Maps and Cartography -both mediators between territorial expansion and its religious and political motivations- Harley conceptualizes maps and the geographic discourse as a complex system of signs simultaneously of an iconic, linguistic, numerical and spatial nature, being used and evaluated for persuasive and rhetorical purposes: with the ability to be manipulated by power groups. Some examples shown in this paper are the Tenochtitlan and Chimalhuacan maps, the Mendoza Codex and the World Map by Guaman Poma de Ayala, documents that represent geographic as well as political and human domains.

Geographical category: Mexico. Peru.

Key Words: Maps. Codex. Letters of Relationship

\* Teaching Associate. Departamento de Español y Portugués. UMASS, 1999 - presente. Teaching Assistance. Amherst College. Amherst (MA). 2000 - presente. Profesora Asociada de la Universidad de Los Andes. 1977 - 1994. Nomination for Graduate School Fellowship for Current Students. University of Massachusetts, Amherst. April 2004. Outstanding Student in Latin American Studies. New England Council of Latin American Studies. Salem State College, Salem (MA), 2001.

#### Introducción

En el proceso de la expansión colonial europea durante el siglo XVI la práctica de la cartografía y el mapa mismo, originalmente formas de conocimiento técnico, ven alterado su carácter para convertirse en una forma de discurso codificado al servicio del poder político y religioso, susceptible de manipulación, y objeto de control, censura y secreto. Al estudiar la cartografía y los mapas como mediadores entre la expansión territorial y sus motivos políticos y religiosos, John Brian Harley conceptualiza el discurso geográfico y los mapas como un sistema complejo de signos al mismo tiempo icónicos, lingüísticos, numéricos y espaciales, evaluados y usados en forma persuasiva o retórica: esto es, de ser manipulados teleológicamente por grupos de poder. Dentro de esta conceptualización, Harley elige el análisis iconológico dentro del cual los mapas serían considerados parte de una amplia familia de imágenes preñadas de valores:

Los mapas dejan de ser tomados principalmente como registros inertes de paisajes morfológicos o reflexiones del mundo de los objetos para ser vistos como imágenes refractadas de un mundo socialmente construido, a cuyo diálogo contribuyen<sup>1</sup>.

Visto de este modo, los mapas no pueden ya ser concebidos como imágenes vacías de valor a no ser que se les vea como geometría pura. Walter Mignolo por su parte, explora un aspecto particular de la semiología colonial, ilustrada por la teoría de la movilidad del centro en la representación territorial, según la cual, el centro geográfico de la tierra puede ser desplazable. Así sucedió en la China con el episodio del Padre Ricci, quien se encontraba en el lugar en campaña evangélica. Se vio obligado a cambiar el Mapamundi y privilegiar a la China como el centro del mundo para evitarse problemas con los mandarines. Esta estrategia sirvió para separar la percepción etnocéntrica de la geográfica y es así como el discurso geográfico aparece al servicio del proselitismo religioso.<sup>2</sup>

En la colonia, los mapas sirvieron de muchas maneras a los objetivos propuestos de expansión territorial y conquista de nuevas tierras. Promovían la colonización y

reclamaban las tierras en el papel aún antes de ser ocupadas, como los Reyes Católicos con Colón: dispusieron de tierras y mares que no eran suyos. Normalmente los conquistadores acostumbraban contar con la presencia de un explorador que reconociera el terreno y fuese informando sus hallazgos; de esta manera, a través de los mapas se legitimaba la realidad de la conquista y el discurso escrito tomaba un valor de alta confiabilidad.

El afán de conocer la dimensión de los territorios conquistados fue una preocupación compartida por gobernantes del siglo XVI, considerado el siglo de expansión territorial en Europa. En España durante el período colonial se produjo un total de 69 mapas de Relaciones Geográficas, documentos delineados finamente por un tinte político e Rey Felipe II, heredero directo de Carlos V, llegó al poder tras la ideológico. El abdicación de su padre en 1556 y continuó el ambicioso proyecto de su padre interesado como estaba en conocer las dimensiones de sus dominios. Este proyecto cubrió los territorios poseídos tanto en Europa como en el Nuevo Mundo. Para conseguir sus propósitos Felipe II elaboró un cuestionario que contenía 50 preguntas, el cual circuló ampliamente en los dos mundos. Las respuestas que vinieron de América fueron llamadas "Relaciones Geográficas" o "Reportes Geográficos" por su contenido histórico humano y su geografía. Para Felipe II los mapas fueron aún más que la simple relación de sus dominios. Tomando en cuenta que él nunca conoció los territorios conquistados, los mapas vinieron a llenar un vacío entre su reino y sus vasallos diseminados en tierras muy lejanas, prácticamente el único medio a través del cual Felipe II podía mostrar el alcance de sus dominios.<sup>3</sup>

## La búsqueda de una imagen

Un rasgo sobresaliente en el estudio de los mapas y "Relaciones" es apreciar como se va definiendo la imagen de América en una doble vertiente: la europea y la indígena. En el mapa de la "Relación Geográfica de Chimalhuacán," de 1579 (ver Fig.1 en Anexo), la

organización del espacio es un poco extraña para un observador occidental, aunque se pueden ver dos espacios bien delineados uno contiguo del otro. La mitad inferior está monopolizada por el cerro, mientras que la mitad de arriba presenta un diseño que se puede identificar con la arquitectura azteca o mesoamericana. La mitad superior está dominada por el monasterio. Entre la casa azteca y cristiana se observa el camino con pisadas, señal que distingue los caminos de los ríos. Este mapa de Chimalhuacán representa, pues, un producto cultural híbrido de la colonia<sup>4</sup>.

Desde las primeras cartas de Relación van configurándose el territorio y sus habitantes. Cronistas y cartógrafos contribuyeron, en gran medida, a la concepción del Nuevo Mundo, conformando así la visión occidental del acontecimiento. Como bien lo señala Edmundo O'Gorman, la aparición de América como entidad histórica en la conciencia europea es "el resultado de una invención del pensamiento occidental y no ya el de un descubrimiento meramente físico, realizado, además, por casualidad." <sup>5</sup>

Cristóbal Colón en su Diario, relata las primeras imágenes de la tierra que vieron sus ojos, destacando la naturaleza generosa y colorida, árboles muy verdes, frutas muy diversas y "aguas muchas," aves nunca vistas, peces multicolores, montañas y como principal protagonista, el indígena, habitante de este paraíso. La descripción del indígena no se hace esperar. Le sorprende a Colón la manera de andar sin ropas, los cuerpos hermosos y bellos rostros, cabellos gruesos y cortos, la manera de pintarse la cara y el cuerpo. Estas descripciones de la naturaleza y del indio ofrecen sin duda una idea mental del territorio que después se harán explícitas en las representaciones geográficas del Nuevo Mundo <sup>6</sup>.

En el año de 1519 Hernán Cortés entró a la ciudad de Tenochtitlán. Su enorme sorpresa fue la de encontrarse en una gran metrópoli. Prácticamente, él fue el primero en descubrir y apreciar la grandiosidad de una cultura indígena, la azteca. Como cronista de sus hallazgos, en su segunda Carta de Relación, escrita a la Corona en 1524, incluyó el mapa

de la ciudad de Tenochtitlán conocido también como el mapa de Cortés. Este mapa, de artista desconocido, fue grabado en madera y muestra la ciudad como cuando los españoles la vieron por primera vez. En él se observan los patrones europeos de representación que eran comunes en esta época. Según Mundy el pintor utilizó dos sistemas de proyección, uno euclidiano y el otro albertiano. Ambos sistemas se utilizaron en España para medir los territorios de Felipe II.

Es oportuno señalar la diferencia entre los dos sistemas de representación. El sistema albertiano consistía en escoger un punto de ventaja o referencia dentro o fuera de una ciudad asignada y luego se bosquejaba siguiendo con la vista. En cambio, el euclideano tomaba directamente medidas de todos los puntos ya que el agrimensor viajaba personalmente para hacerlo, utilizando ángulos y compases, de manera que la medida era así más precisa. El pintor anónimo del mapa cortesiano utilizó algo distinto, como el sistema de círculos concéntricos que se van ampliando a medida que se aleja del centro, es decir, de la ciudad. Mirando el mapa de Cortés, se observa cómo el centro del poder está representado por la ciudad de Tenochtitlán (ver Fig.2 en Anexo). La ciudad sobresale por sí misma con lugares para los sacrificios humanos; aparece en el centro la figura de un hombre decapitado que resalta la práctica acostumbrada por los aztecas, también se ve el sistema de canales. Alrededor de la ciudad aparecen los pueblos, en forma circular, ubicados a las orillas del gran lago. Es de notar que en medio del agua se erigen casas conocidas como palafitos que recordaron a Cortés la ciudad de Venecia.

#### Cosmovisiones del continente americano

La necesidad de expresarse y perpetuarse en la memoria fue también una práctica en los habitantes del Nuevo Mundo. Mucho antes de la llegada de los españoles las culturas indígenas habían alcanzado un gran desarrollo, especialmente la azteca y la mayaquiché. Reflejaron la historia de sus pueblos en sus pinturas, su mitología, cantos, poemas y creencias religiosas. Así como los españoles hacían mapas de los territorios

conquistados, también los indígenas hacían lo propio. En la Nueva España, participaron activamente dibujando sus tradiciones en pinturas y escritura logográfica sin precendentes. Como sujetos conocedores de su realidad, tenían un nivel de representación gráfica que los llevó a plasmar en sus pinturas la comprensión particular de su propia cultura. Ellos también fueron cartógrafos a su manera.

Las fuentes principales en donde se recogen estos documentos tan importantes son los códices históricos, los cuales tenían una escritura ideográfica no muy bien desarrollada y una fonética incipiente que daban cuenta del mundo prehispánico<sup>8</sup>. Los códices son registros hechos en materiales perecederos, pintados sobre papel, tela o piel. La palabra se deriva del latín *codex* y en el siglo pasado se utilizó la palabra *codicis* para designar a los libros hechos a mano durante la Edad Media. En ellos están recogidos lo referente a la historia y la cultura de los pueblos indígenas mesoamericanos, sus creencias religiosas, sus ritos y ceremonias, y su sistema de tributación<sup>9</sup>.

Uno de los códices más famosos es el conocido con el nombre de Códice de Mendoza, Códice Mendocino ó Colección de Mendoza. Hecho por orden del Virrey D. Antonio de Mendoza a mediados del siglo XVI, como fecha probable se estima que fue entre 1541 y 1542. En la primera pintura muestra la ciudad de Tenochtitlán con los grupos de indígenas fundadores (ver Fig. 3 en Anexo). Esta ciudad también fue pintada por un artista indígena hacia 1542 y es posterior al mapa de Cortés. La primera página del códice de Mendoza muestra la ciudad con los grupos de indígenas fundadores. Probablemente la fecha de representación sea alrededor de 1325, es decir, mucho antes de que lleguen los españoles<sup>10</sup>.

Comparando ambos mapas -el de Cortés y el Códice Mendoza- puede observarse que en los dos, el centro es la ciudad. Sobre ella aparecen dos símbolos, el águila y el nopal que simbolizan el lugar donde fundaron la nación azteca, según el deseo de su dios Huitzilpochtli. A diferencia del mapa de Cortés, el mapa indígena es rectangular; en el

mismo se señalan los canales y una equis subdivide la parte superior en cuatro triángulos. Cada uno de ellos tiene dentro de sí dos hombres, menos el triángulo de la izquierda que tiene cuatro. El grupo completo de los diez hombres representan los fundadores de la nación azteca. De todos el más importante es el fundador con el nombre de Tenoch, quien aparece sentado en una especie de tapete tejido. Los cuatro grupos estaban interconectados y cada uno representaba un pueblo diferente. En la parte superior del mapa podemos apreciar la firma del francés Thevenet, quien lo había comprado a unos piratas franceses <sup>11</sup>.

La lectura de los mapas de la misma ciudad de Tenochtitlán ofrece, como es de esperarse, una representación diferente de la realidad. El mapa de Cortés fue pintado mostrando cómo lucía la ciudad en la época en que Cortés llegó a ella, es decir en 1519. En el códice Mendoza aparece la ciudad como la concebían los pintores que vivieron más o menos en la misma época, pero con la visión de la ciudad muy anterior a la llegada de los españoles. Además, la concepción del espacio es manejado de diferente manera que sin duda refleja la concepción del mundo que cada cultura tenía.

El mapa de Cortés es una repesentación europea; los dibujos siguen el modelo clásico existente en la época<sup>12</sup>. Las pinturas del códice son elaboradas representando las figuras que simbolizan su realidad, pero, además, cuentan una historia, la de su fundación como nación. El códice Mendoza recoge una cosmovisión indígena aunque haya sido elaborado por mandato del Virrey. Así que podría afirmarse que su naturaleza es genuina, al igual que el mapa de Cortés donde aparece por vez primera dibujada la ciudad azteca.

En comparación con las culturas indígenas mesoamericanas, de la región andina se conservan pocos documentos. Los existentes se deben a las recopilaciones hechas por algunos escritores mestizos cuyos parientes conocían y recordaban historias de los incas, logrando así conservar la memoria de sus pueblos. El primer intérprete mestizo de la época prehispánica fue el Inca Garcilaso de la Vega con su libro *Los Comentarios* 

*Reales*, de 1617.<sup>13</sup> Otro gran intérprete fue Felipe Guamán Poma de Ayala, de padre y madre indígenas. Su libro *Primer nueva corónica y buen gobierno* fue escrito entre 1613 y 1614.<sup>14</sup> Este libro de Guamán Poma recoge en dibujos la historia de su pueblo y en este sentido, su mapa, además de "mostrar," constituye una protesta ante los padecimientos a que fueron sometidos sus hermanos indios.

Por su significación e importancia, la obra de Guamán Poma producida dentro de los discursos de la época colonial, se ha convertido en una apreciable joya para quienes se dedican a la investigación de este período. Investigadores y estudiosos como Rolena Adorno, Mary Louise Pratt, Walter Mignolo, Julio Ortega, entre otros, contribuyen con trabajos esclarecedores sobre la dimensión del indígena peruano que se atrevió a protestar ante la Corona.

La obra de Guamán Poma consta de una doble vertiente, una discursiva y la otra gráfica, a través de dibujos. Al mismo tiempo, otra dualidad aparece en su corónica y tiene que ver con su visión indígena por un lado, y por el otro lado, con el uso de elementos españoles lo cual muestra la fuerte influencia que de ellos recibió el Perú. Mignolo se refiere a este punto diciendo que la labor de Guamán Poma fue la de documentar:

la representación híbrida del espacio desde el punto de vista del colonizado, no solamente en su famoso mapa del mundo, sino también en la pintura del mundo pontifical, una representación de coexistencia de Cuzco y el Reino de Castilla<sup>15</sup>.

En el contexto en el que se produce la obra de Guamán Poma cabe señalar la importancia que tuvo en el siglo XVI el arte visual como propaganda dedicado a la instrucción y, sobre todo, a la persuasión. Uno de sus dibujos más famosos es el Mapamundi (ver Fig.4 en Anexo), el cual se aleja de los patrones convencionales de la geografía simbólica europea. Guamán los cambia, y además, ofrece una visión cuadripartita del universo andino. Según Adorno, el mapa-mundi presenta dos diagonales que dividen el espacio y una tercera línea horizontal que separa la parte de arriba y la de abajo. Desde el punto de

vista del observador la primera posición está ocupada por Chinchaysuyu; la segunda por Collasuyu; la tercera por Antisuyu y la cuarta por Cuntisuyu. Pero Adorno señala que la lectura tiene un efecto de espejo, de tal manera que lo que para el observador es la derecha en realidad es la izquierda en el mapa. Este juego de posiciones es muy importante porque ellas determinan el poder. Así, la izquierda conceptual es la posición privilegiada <sup>16</sup>.

Por su parte Mignolo observa que el Chinchaysuyu es el lugar privilegiado por Guamán Poma. A este lugar le atribuye nobleza, fuerza y posición dominante, es la región de él y de sus antepasados. El Antisuyu representa la barabrie, la hostilidad, el canibalismo. La sección representada por Colasuyu es la parte amoral, la corrupción aunque son gente rica. En este sector Guamán Poma sitúa a los españoles. La gente del Cuntinsuyu son pobres en extremo<sup>17</sup>.

Cuando Guamán dibuja la época referida a los primeros tiempos, puede verse cómo la posición de autoridad, el centro, está ocupado por una figura inca. Pero en el período colonial el espacio central permanece vacío de figuras líderes andinas. Ahora el lugar lo ocupan símbolos impersonales de la monarquía española, o como bien dice Adorno, indígenas que aparecen como víctimas sin ayuda<sup>18</sup>. La jerarquía andina está dada en el mapa por la línea que divide el campo superior del inferior. En ese dibujo, las figuras del Papa y del Príncipe andino aparecen conectadas y también como símbolos institucionales de los reinos de Castilla y León, que ocupan el lugar reservado para Cuzco.

Guamán Poma resume en su obra pictórica y discursiva el complejo mundo establecido por la conquista y el imperio. A través de su corónica particular da cuenta de la evolución de las culturas pre-incaicas e incaica misma, su historia, sus costumbres, sus leyes, formas sociales, líderes dinásticos<sup>19</sup>. La *Corónica* de Guamán es un gran archivo textual, pues el autor utilizó todo los medios de expresión que tenía a la mano y los ajustó a sus intenciones de dar testimonio de los orígenes de su mundo andino<sup>20</sup>. Por otra parte,

en Guamán, es explícita la denuncia y la protesta de las atrocidades cometidas por los españoles y por eso quiso enviar su obra al Rey Felipe III.

Otra interpretación la obrece Pratt, quien cataloga la obra de Guamán Poma de Ayala dentro de lo que ella llama "texto autoetnográfico":

Quiero decir un texto en el cual el pueblo se encarga de describirse a sí mismo de manera que se imbrican con representaciones que otros han hecho de él. Por lo tanto, si los textos autoetnográficos son aquellos en los cuales los sujetos europeos metropolitanos se representan sus otros (usualmente sus otros conquistados), los textos autoetnográficos son representaciones que los así definidos otros, construyen *en respuesta* o en diálogos con aquellos textos<sup>21</sup>.

En efecto, los textos están infiltrados con palabaras indígenas y se dirigen a dos audiencias, la metropolitana y la indígena. Así Guamán construyó su texto apropiándose y adaptando el repertorio de los invasores junto con su lengua nativa. Esto es lo que se conoce como *transculturación*, término utilizado por primera vez por el cubano Fernando Ortiz, en 1940, y tomado por los etnógrafos para describir el proceso mediante el cual los sectores marginales seleccionan o producen materiales que pertenecen a la cultura dominante<sup>22</sup>.

#### **Conclusiones**

La historia de la cartografía está unida al nacimiento de la nación estado en el mundo moderno. Los mapas, valorados como centro del discurso de la geografía, evidenciaron ciertos códigos de interpretación de la realidad física. Su lectura implicó, la elaboración del lenguaje cartográfico como práctica histórica, así como también las condiciones de autoría y, sobre todo, el aspecto político relevante en la elaboración de los mapas. Durante la expansión territorial española en la Colonia se ha visto cómo la cartografía fue una fuente de poder y de conocimiento. Los mapas geográficos sirvieron como poderosos instrumentos de poder como no había sucedido en otras épocas. De ser espacios vacíos, manifestaciones impersonales de un territorio, abstracciones de la realidad, los mapas se

convirtieron en documentos que no solamente representaron un territorio geográfico sino también humano. En algunas ocasiones los mapas fueron representaciones de protesta.

Por otro lado, la interacción entre diferentes sistemas culturales como el indígena y el español generó una producción híbrida, tal es el caso de las pinturas de los indígenas aztecas realizadas en el siglo XVI, gracias a las cuales se pudo conocer gran parte de su historia. El testimonio de las culturas indígenas de mayor desarrollo recogido en los códices reflejó la visión de su mundo y su inmensa riqueza cultural. Muchas de esas pinturas fueron hechas por mandato expreso, como las del códice de Mendoza, el primer Virrey de la Nueva España.

Asimismo, gracias al aporte de la cultura indígena perteneciente a la zona andina se puede conocer, hoy en día, no solamente la historia sino también los protagonistas de tal historia. De haberse conocido en su época la obra de Guamán Poma de Ayala hubiese constituido un texto subversivo, una voz de protesta erigida desde su identidad totalmente indígena. Su mapamundi fue un enorme esfuerzo de autorrepresentación cultural que subvirtió las jerarquías geográficas impuestas al representar las regiones del imperio incaico y sus atributos. Son muy pocos los mapas que han aparecido como formas de expresión popular y el de Guamán Poma de Ayala es un notable ejemplo.

# Anexo

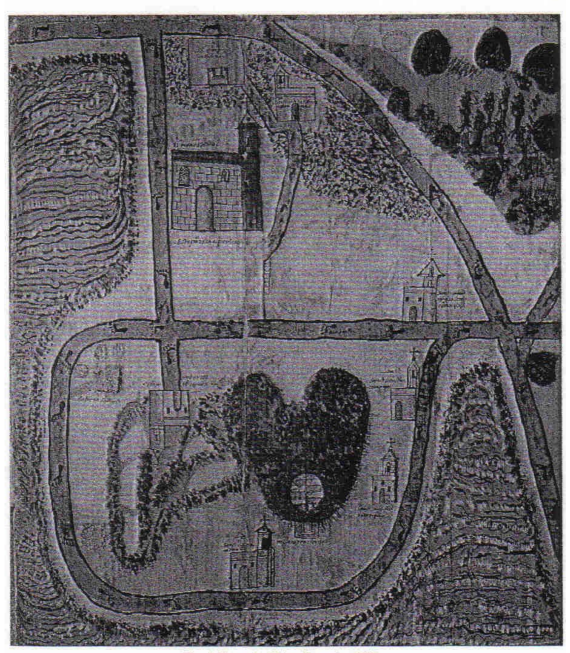


Fig. † Mapa de Chimalhuacán. 1579 (Nettie Benson Latin American Collection, University of Texas, Austin). Tomado de Walter Mignolo.

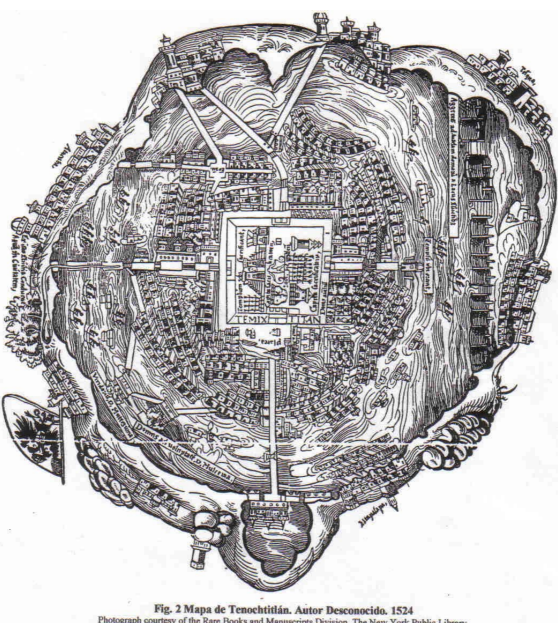


Fig. 2 Mapa de Tenochtitlán. Autor Desconocido. 1524
Photograph courtesy of the Rare Books and Manuscripts Division, The New York Public Library,
Astor, Lenox, and Tilden Foundations. Tomado de Bárbara Mundy.

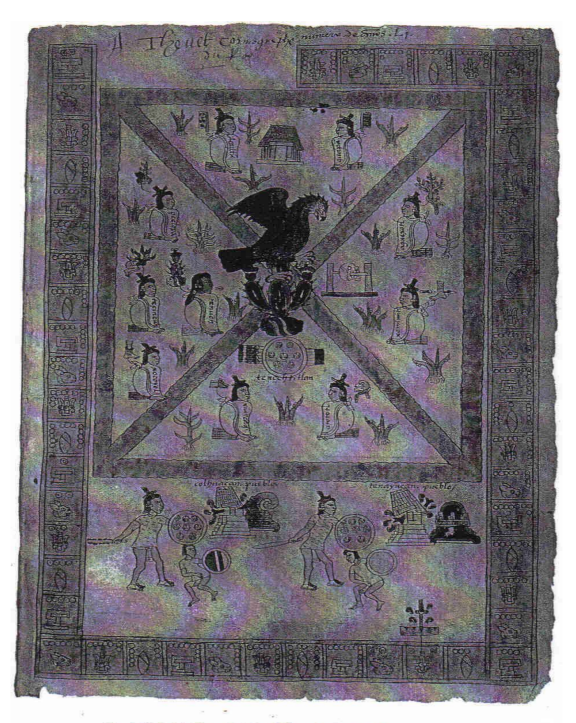


Fig. 3 Ciudad de Tecnochtitlán. Códice Mendoza. 1542 Photograph courtesy of the Boldeian Library, Oxford. Tomado de Bárbara Mundy



Fig. 4 "Mapamundi of the Kingdom of The Indies". Guamán Poma de Ayala, 1612. Tomado de Rolena Adorno.

## Bibliografía

Adorno, Rolena. "Icons in Space: The Silent Orator." *Guaman Poma Writing and Resistance in Colonial Peru.* Austin: Texas University Press, 1991. 80-119 Harley, J.B. "Maps, Knowledge, and Power." *The Iconography of Landscape*. Ed.Denis Cosgrove, and Stephen Daniels.Cambridge [England]; New York:

Cambridge University Press, 1988. 277-312

León-Portilla, Miguel. "Introducción general." *Visón de los venidos, relaciones indígenas de la Conquista*. México: Universidad Autónoma de México, 1988. VII-XXX.

Mignolo, Walter. "The Movable Center: Geographical Discourse and Territoriality During the Expansion of the Spanish Empire." *Coded Encounters: Writing, Gender, and Ethnicity in Colonial Latin American.* Coeds. F.Cevallos, J. Cole, N. Scott and Suárez Araúz. Amherst: University of Massachusetts Press, 1994.15-45.

Mundy, Bárbara E. "Preface." *The Mapping of New Spain, Indigenous Cartography and the Relaciones Geográficas*. Chicago: University of Chicago Press, 1996. xi-xx

O'Gorman, Edmundo. *La invención de América. Investigación acerca de la estructura histórica del nuevo mundo y del sentido de su devenir*. México: Fondo de Cultura Económica, 1986.

Ortega, Julio. "El cronista indio Guamán Poma de Ayala y la conciencia cultural." *El discurso de la abundancia*. Caracas: Monte Ávila, 1990. 105-118

Ortiz, Fernando. *Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar*. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1978.

Pratt, Mary Louise. "Arts of the Contact Zone." *Reflections on Multiculturalism.* Ed. Eddy Robert. Yarmouth: Intercultural, 1996. 33-40

Ruiz Lhuillier, Alberto. "Presentación." *Los Códices de México*. México: Instituto Nacional de Antropología en Historia. 1979.

Vega, Garcilaso Inca de la. Comentarios reales de los incas. Primera parte. Cuzco: Ediciones

Universidad Nacional de Cuzco. 1960.

## Notas y bibliohemerografía

1 John Brian Harley, "Maps, Knowledge, and Power." The Iconography of Landscape. New York, Cambridge University Press, 1988. p. 278.

- 2 La noción del centro movible es explicado históricamente por Mignolo. Mandarines chinos que visitaban la misión jesuita del Padre Ricci, hacia 1584, vieron en una pared una proyección esférica del mundo -presumiblemente una impresión de 1570 por Abraham Ortelius para ellos asombrosa, pues en ella, el imperio chino que ellos creían, no sólo el centro de la tierra sino cubriendo la mayor parte de sus superficie, aparecía reducido a una pequeña porción en la esquina superior derecha del mapamundi, el resto del cual se mostraba en su mayoría cubierto de agua. Para atenuar el desencanto de los mandarines el Padre Ricci cambió la proyección poniendo a la China cerca del centro, notando que esta visión relativa no afectaba la veracidad del mapa. Walter Mignolo. "The Movable Center: Geographical Discourse and Territoriality During the Expansion of the Spanish Empire." Coded Encounters: Writing, Gender, and Ethnicity in Colonial Latin American. Amherst, University of Massachusetts Press, 1994. p. 17.
- 3 Bárbara Mundy, "Preface." The Mapping of New Spain, Indigenous Cartography and the Relaciones Geográficas. Chicago, University of Chicago Press, 1996. pp.1-2.
- 4 Walter Mignolo, Op. cit. pp. 37-38.
- 5 Edmundo O'Gorman, La invención de América Investigación acerca de la estructura histórica del nuevo mundo y del sentido de su devenir. México, Fondo de Cultura Económica, 1986. p. 9.
- 6 Cristóbal Colón, Los cuatro viajes, testamento. Madrid, 1996. pp. 60-63.
- 7 Bárbara Mundy, Op. cit. pp. xii-xiv.
- 8 Miguel León-Portilla, "Introducción general." Visión de los vencidos, relaciones indígenas de la Conquista. México, Universidad Autónoma de México, 1988. p. X.
- 9 Alberto Ruiz Lhuillier, "Presentación." Los Códices de México. México, Instituto de Antropología e Historia, 1979. p 19.
- 10 Bárbara Mundy, Op.cit. p. xiv.
- 11 Idem, p. xiii.
- 12 Garcilaso Inca de la Vega, Comentarios reales de los incas. Primera parte. Cuzco: Ediciones Universidad Nacional de Cuzco. 1960.
- 13 Rolena Adorno, , "Icons in Space: The Silent Orator." Guaman Poma, Writing and Resistance in Colonial Peru. Austin, Texas UP,1991.
- 14 Walter Mignolo, Op. cit. p. 41.
- 15 Rolena Adorno, Op. cit. 89.
- 16 Walter Mignolo, Op. cit. p. 29.
- 17 Rolena Adorno, Op. cit. p. 93.
- 18 Mary Louise Pratt, Arts of the Contact Zone." Reflections on Multiculturalism. Yarmouth, Intercultural, 1996. p. 34.
- 19 Julio Ortega, "El cronista indio Guamán Poma de Ayala y la conciencia cultural." El discurso de la abundancia. Caracas, Monte Ávila, 1990. p.107.
- 20 Mary Louise Pratt, Op. cit. p. 35.
- 21 Idem, p. 36.
- 22 Fernando Ortiz, Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Caracas, Biblioteca Ayacucho, 1978.